
76

ФИЛОСОФИЯ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
PHILOSOPHY AND RELIGION STUDIES

УДК 26.009                 DOI: 10.31249/chel/2023.04.05

Мельник С.В.
МЕЖДУНАРОДНЫЕ МЕЖРЕЛИГИОЗНЫЕ САММИТЫ

В СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ
Институт научной информации по общественным наукам

Российской академии наук,
Россия, Москва, sermel05@mail.ru

Аннотация. В статье рассматриваются три наиболее крупных и значимых
международных межрелигиозных мероприятия современной России: I Межрели-
гиозный миротворческий форум (2000), II Межрелигиозный миротворческий
форум (2004) и Всемирный саммит религиозных лидеров (2006). В первой части
статьи описываются разные виды межрелигиозного диалога (полемический, ми-
ротворческий, когнитивный и партнерский). Далее рассматриваются три указан-
ных межрелигиозных мероприятия, которые можно охарактеризовать как миро-
творческий диалог на «высоком уровне». Акцент делается на анализе итоговых
документов, которые отражают консолидированную позицию участников. В за-
ключении статьи поводятся итоги, в частности отмечается, что главными темами
саммитов стали миротворчество, терроризм под религиозными лозунгами и нрав-
ственные ценности.

Ключевые слова: межрелигиозный диалог; Россия; религиозные лидеры;
миротворчество; религия; терроризм; нравственные ценности.

Поступила: 17.06.2023      Принята к печати: 20.07.2023

https://cyberleninka.ru/article/n/antropologicheskiy-podhod-k-issledovaniyu-dinamiki-tsivilizatsii-i-kultury
https://cyberleninka.ru/article/n/antropologicheskiy-podhod-k-issledovaniyu-dinamiki-tsivilizatsii-i-kultury
https://cyberleninka.ru/article/n/kultura-otmeny-istoriya-i-sovremennost
https://cyberleninka.ru/article/n/kultura-otmeny-istoriya-i-sovremennost
https://cyberleninka.ru/article/n/sotsialnye-praktiki-interpretatsiya-ponyatiya
https://cyberleninka.ru/article/n/sotsialnye-praktiki-interpretatsiya-ponyatiya
https://www.theguardian.com/film/2018/jul/20/guardians-of-the-galaxy-james-gunn-fired
https://www.theguardian.com/film/2018/jul/20/guardians-of-the-galaxy-james-gunn-fired
https://www.washingtonpost.com/lifestyle/cancel-culture-background-black-culture-white-grievance/2021/04/01/2e42e4fe-8b24-11eb-aff6-4f720ca2d479_story.html
https://www.washingtonpost.com/lifestyle/cancel-culture-background-black-culture-white-grievance/2021/04/01/2e42e4fe-8b24-11eb-aff6-4f720ca2d479_story.html


Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

77

Melnik S.V.
International interreligious summits in modern Russia

Institute of Scientific Information for Social Sciences
of the Russian Academy of Sciences,
Russia, Moscow, sermel05@mail.ru

Abstract. The article is devoted to the largest and most significant international
interreligious events in modern Russia: First Interreligious Peace Forum (2000), Second
Interreligious Peace Forum (2004), World Summit of Religious Leaders (2006). The
first part of the article describes different types of interreligious dialogue (polemical,
peacemaking, cognitive and partnership). The three mentioned interreligious events can
be attributed to the peacemaking dialogue at a “high level”. The emphasis is on the
analysis of the final documents of the summits, which reflect the consolidated position
of the participants. At the end of the article, the results are summarized, among other
things, it is noted that the main topics of the summits were peacekeeping, terrorism, and
moral values.

Keywords: interreligious dialogue; Russia; religious leaders; peacekeeping; re-
ligion; terrorism; moral values.

Received: 17.06.2023                                                  Accepted: 20.07.2023

Введение. Виды межрелигиозного диалога

Точкой отсчета начала современного этапа межрелигиозного
диалога исследователи считают Всемирный парламент религий
(1893 г., Чикаго) [Moyaert, 2013, p. 195]. Организаторы деклариро-
вали в качестве главной цели мероприятия стремление к выстраива-
нию гармоничных отношений между верующими разных религий в
противовес модели межрелигиозной полемики, обличительного
богословия, антагонизма и конфронтации, которая преобладала в
отношениях между ними на протяжении многих веков. Именно
такие установки – укрепление мира, взаимопонимания и сотруд-
ничества во имя общего блага – и характеризуют модернистский
период диалога религий. В первой половине XX в. подобные меж-
религиозные инициативы начали интенсифицироваться, хотя были
относительно немногочисленны [Мельник, 2022а, с. 20–32].

Широкое распространение межрелигиозный диалог получа-
ет после завершения Второй мировой войны, особенно с 1960–
1970-х годов. Это было обусловлено рядом факторов, основными

https://cyberleninka.ru/article/n/antropologicheskiy-podhod-k-issledovaniyu-dinamiki-tsivilizatsii-i-kultury
https://cyberleninka.ru/article/n/antropologicheskiy-podhod-k-issledovaniyu-dinamiki-tsivilizatsii-i-kultury
https://cyberleninka.ru/article/n/kultura-otmeny-istoriya-i-sovremennost
https://cyberleninka.ru/article/n/kultura-otmeny-istoriya-i-sovremennost
https://cyberleninka.ru/article/n/sotsialnye-praktiki-interpretatsiya-ponyatiya
https://www.theguardian.com/film/2018/jul/20/guardians-of-the-galaxy-james-gunn-fired
https://www.theguardian.com/film/2018/jul/20/guardians-of-the-galaxy-james-gunn-fired
https://www.washingtonpost.com/lifestyle/cancel-culture-background-black-culture-white-grievance/2021/04/01/2e42e4fe-8b24-11eb-aff6-4f720ca2d479_story.html
https://www.washingtonpost.com/lifestyle/cancel-culture-background-black-culture-white-grievance/2021/04/01/2e42e4fe-8b24-11eb-aff6-4f720ca2d479_story.html


Мельник С.В.

78

из которых являются глобализация, окончание колониальной эпо-
хи (которая обусловливала неравноправие и в межрелигиозных
отношениях, привилегированное положение христианства), Холо-
кост (оказавший большое влияние на католицизм и протестан-
тизм), популярность идей взаимообогащающего диалога разных
религий и культур, интерес к ним многих людей [Шохин, 1997].

С 1970-х годов, как метко отмечает К. Лехманн, межрелиги-
озный диалог становится социальным движением глобального мас-
штаба, в него оказываются вовлечены фактически все религии по
всему миру [Talking Dialogue, 2021, p. 2–8]. Как правило, межрели-
гиозный диалог, в котором участвуют высокопоставленные пред-
ставители религиозных организаций, не предполагает обсуждение
богословских тем, а сосредоточен вокруг вопросов миротворчества
и сотрудничества для достижения социального благополучия
[Мельник, 2021б, с. 95–118]. Сегодня в условиях взаимозависимого
и взаимосвязанного мира, характеризующегося беспрецедентно вы-
сокой степенью социальной коммуникации, актуальность межрели-
гиозного диалога не вызывает сомнений. Он осуществляется как на
уровне отдельных стран, так и на международном уровне [Мельник,
2022а, с. 333–362].

В соответствии с разработанным автором подходом предла-
гается различать четыре типа межрелигиозного диалога: «полеми-
ческий, когнитивный, миротворческий и партнерский. Названным
типам диалога можно условно сопоставить вопросы, которые опре-
деляют коммуникацию: “кто прав?”, “кто ты?”, “как мирно жить
вместе?”, “какой позитивный вклад верующие могут внести в
жизнь общества?”» [Мельник, 2022а]. Межрелигиозные мероприя-
тия, рассматриваемые в данной статье, можно отнести к миротвор-
ческому диалогу. Вместе с тем для понимания системы межрели-
гиозных отношений в современной России и того места, которое в
нем занимают саммиты, представляется полезным сделать краткий
обзор и остальных типов диалога.

Самыми известными примерами полемического межрелиги-
озного диалога в России могут служить два диспута между право-
славным священником Даниилом Сысоевым и принявшим ислам
бывшим православным священником Али Полосиным. Встречи
проходили в Москве в 2005 г. и касались споров относительно бо-
годухновенности Библии и Корана, а также расхождений в пред-



Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

79

ставлениях о Боге в двух религиях [Мельник, 2022а, с. 135]. По-
скольку полемический диалог может вести к напряженности и вра-
жде (показательно, что священнослужитель Д. Сысоев был убит в
2009 г.), официальные представители религиозных общин его не
поддерживают, поэтому подобные встречи были редки [Мельник,
2022а, с. 132–140].

Когнитивный диалог направлен на изучение разных религий.
В 2018 г. в издательстве Библейско-богословского института вышла
переведенная с немецкого языка книга «Христианско-исламский
диалог. Хрестоматия» [Христианско-исламский … , 2018]. В главах
книги авторы, христианин и мусульманин, излагают постулаты
своих религиозных традиций в контексте обсуждаемой темы
(напр., представления о Боге, человеке, откровении, общине ве-
рующих, семье, эсхатологии и пр.). В отличие от полемического
диалога задачей здесь является не переубедить собеседника, про-
демонстрировать преимущество своей веры (у кого правильные
воззрения, а кто заблуждается и пр.), а просто познакомиться с его
взглядами, понять его мировоззрение и систему ценностей (на-
пример, узнать, каковы в той или иной религии представления о
Боге, об откровении).

Из-за преобладания атеистической идеологии в СССР в на-
шей стране проблемы сравнительного изучения религий исследо-
вались существенно меньше, чем на Западе, где этой темой занима-
лись, в том числе специально созданные научные центры, многие
ведущие богословы и исследователи1, проводились встречи ве-
рующих, которые исследовали духовный опыт друг друга с целью
обогащения2, как, например, встреча в рамках так называемого
«монашеского межрелигиозного диалога» [Bethune, 2013]. Можно
привести лишь единичные примеры когнитивного межрелигиозного
диалога в России, который главным образом выражался в интел-
лектуальном знакомстве с другими религиями. К ним относятся
проект «межрелигиозный диалог» на базе Томского государствен-
ного университета [Карпицкий, 2014], работы священника Назария
Эйвазова [Эйвазов, 2021а; Эйвазов, 2021б], посвященные компара-

1 Например, Оксфордский международный межрелигиозный центр (The
Oxford International Interfaith Centre). – URL: https://www.oxfordinternational.com/

2 Свидлер Л. 10 заповедей межрелигиозного диалога. – URL:
http://www.moonsun-bel.blogspot.ru/



Мельник С.В.

80

тивному анализу представлений об Иисусе Христе и человеке в ис-
ламе и христианстве, предложенный автором статьи подход так на-
зываемой «личностной модели» межрелигиозного диалога, осно-
ванный на сравнении духовных практик религий [Мельник, 2017].

Миротворческий межрелигиозный диалог может осуществлять-
ся на трех уровнях: «высоком» (религиозные лидеры), «среднем»
(эксперты) и «низовом» (grassroots; имеются в виду простые ве-
рующие, в том числе молодежь) [Мельник, 2022а, с. 90–91]. По-
скольку в СССР религиозные общины не могли полноценно осуще-
ствлять свою деятельность, межрелигиозный диалог на «низовом»
уровне в нашей стране в отличие от Запада не развивался. Подоб-
ные инициативы начали получать широкое распространение лишь
в 2010-х годах. Одной из первых стал проводящийся с 2013 г. еже-
годный Международный межрелигиозный молодежный форум в
Дагестане1. Среди других примеров можно привести цикл меро-
приятий «Диалог религий» в Москве, в ходе которых организуют-
ся шахматные турниры, футбольные и волейбольные матчи ве-
рующей молодежи разных религий2.

По обозначенной причине в нашей стране также почти не
было разработано оригинальных и принятых религиозными общи-
нами концепций, в которых бы философски, богословски, рели-
гиоведчески обосновывались принципы взаимного уважения и со-
гласия представителей разных религий, сопоставимых с теми, что
появились в течение последнего века на Западе. В 1965 г. Римско-
католическая церковь принимает на II Ватиканском соборе декла-

1 См., например: В Дагестане открылся юбилейный X Международный
межрелигиозный молодёжный форум. – URL: https://islamdag.ru/news/2023-05-
27/v-dagestane-otkrylsya-yubileynyy-x-mezhdunarodnyy-mezhreligioznyy-
molodyozhnyy-forum?ysclid=lisukr5ime732063069

2 См., например: В Москве состоялся Первый Межконфессиональный тур-
нир по шахматам. – URL: https://www.mos.ru/news/item/54306073/; Второй межкон-
фессиональный турнир по шахматам «Диалог религий» прошел в Москве. – URL:
https://www.mos.ru/news/item/89900073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_
campaign=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR1wAe41_7JFe7EHNn5OxS1h
V0QlWW6jePZyTOpmQuS2n4T1PbGapHmhbzE; Межконфессиональный турнир
по футболу «Диалог религий» прошел в Москве. – URL: https://www.mos.ru/
news/item/90430073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_campaign=linkshare
&utm_content=news&fbclid=IwAR0eX88dDJv72Yir-Q8lvDghFwfmOlI42hUgBn_
YZidjVlWhyqZEuqaxq0Q



Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

81

рацию Nostra aetate (лат. «Наш век»), в которой формулируется
новое отношение к нехристианским религиям [Христиане и му-
сульмане, 2000, с. 3–6]. Концептуальные межрелигиозные доку-
менты, носящие богословский характер, впоследствии были опуб-
ликованы представителями ислама (открытое письмо мусульманских
деятелей «Общее слово между нами и вами» (2007) [Общее слово,
2018]) и иудаизма («Дабру эмет» (2000), «Исполнить волю Отца
нашего небесного: навстречу сотрудничеству между иудеями и
христианами» (2015) [Иудейско-католический … , 2021]). Католи-
ческий теолог Ганс Кюнг предпринял попытку выявить общие мо-
ральные основания в разных религиях, что было обозначено им
как проект глобальной этики (Projekt Weltethos, Global Ethic
Project) (он нашел отражение в итоговом документе крупного
межрелигиозного форума в Чикаго в 1993 г. под названием
Towards a Global Ethic: An Initial Declaration)1.

Один из основных подходов, который лежит в основе пере-
численных документов (это миротворческий диалог на уровне
экспертов), – выявление сходств религий, что может служить ос-
новой уважительных, конструктивных, добрососедских взаимоот-
ношений. Например, в Nostra aetate говорится: «Церковь с уваже-
нием относится и к мусульманам, поклоняющимся Единому Богу,
Живому и Сущему, милосердному и всемогущему, Творцу неба и
земли, говорившему к людям, определениям Которого… они всей
душой стремятся подчиниться» [Христиане и мусульмане, 2000,
с. 4–5]. То есть здесь подчеркивается, что как христиане, так и му-
сульмане верят в Единого Бога-Творца, сотворившего мир (чего
нет, например, в буддизме), сходным образом понимают Его свой-
ства («живой и сущий, милосердный и всемогущий»), считают, что
Он открывает свою волю через особых людей – пророков, и этой
воле, изложенной в священных писаниях, надо подчиняться. Не
вдаваясь в подробности содержания перечисленных межрелигиоз-
ных документов, можно констатировать, что подобных по своей
теологической проработанности и значимости межрелигиозных
заявлений или исследовательской подходов в нашей стране не было.

1 Декларация мирового этоса / пер. Е.В. Середкина. – URL:
http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa



Мельник С.В.

82

Примером сотрудничества религиозных общин в рамках
партнерского межрелигиозного диалога может служить деятель-
ность созданной в 2017 г. Межрелигиозной рабочей группы по
оказанию гуманитарной помощи населению Сирии (функционирует
в рамках Совета по взаимодействию с религиозными объедине-
ниями при Президенте РФ)1. Религиозные общины собирали средства
на гуманитарную помощь и восстановление общеобразовательной
школы, в сентябре 2019 г. российская делегация религиозных ли-
деров посетила Сирию2. В целом межрелигиозные инициативы по
совместной деятельности верующих разных религий в нашей стра-
не были редки. Как представляется, это та ниша, которая по мере
расширения межрелигиозных контактов может быть заполнена.

Сфера межрелигиозных отношений, которая в нашей стране
наиболее развита, – это миротворческий диалог на «высоком»
уровне религиозных лидеров, то есть взаимодействие официаль-
ных представителей религиозных организаций. Такой диалог суще-
ствовал еще во времена СССР как между религиозными общинами
страны, так и на международном уровне [Силантьев, 2010]. В Со-
ветском Союзе прошли два крупных межрелигиозных саммита:
всемирная конференция «Религиозные деятели за прочный мир,
разоружение и справедливые отношения между народами» (1977)
и Московская всемирная конференция «Религиозные деятели за
спасение священного дара – жизни от ядерной катастрофы» (1982).
В последней из них приняли участие 590 делегатов из 90 стран.
В итоговом документе мероприятия говорится: «Мы не стремимся
к слиянию наших мировоззрений. Наши точки зрения на реаль-
ность остаются отличными друг от друга. Мы бескомпромиссно
придерживаемся наших различных религиозных убеждений. Не-
смотря на эти различия, мы можем совместно утверждать то многое,

1 Состоялось заседание межрелигиозной рабочей группы по оказанию гума-
нитарной помощи Сирии. – URL: https://mospat.ru/ru/2017/04/12/news144542 ; В Си-
рию отправлена первая партия совместной помощи от российских религиозных
организаций. – URL: https://mospat.ru/ru/2017/06/23/news147833/

2 См. например: Делегация во главе с митрополитом Волоколамским Ила-
рионом передала гуманитарную помощь в детский интернат в Сирии. – URL:
https://mospat.ru/ru/2018/11/18/news166781/; Завершилась межрелигиозная гума-
нитарная акция в Сирии и Ливане, ставшая беспрецедентной по объему передан-
ной помощи. – URL: https://mospat.ru/ru/2018/02/09/news156494/

https://www.oxfordinternational.com/
http://www.moonsun-bel.blogspot.ru/


Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

83

что дорого всем нам» [Всемирная … , 1983, с. 7]. То есть участники
заявляют, что они дистанцируются от обсуждения богословской
проблематики, каждый имеет право веровать так, как считает нуж-
ным. Признавая различия в религиозных воззрениях и не стремясь
к их нивелированию, верующие говорят о том, что они готовы со-
трудничать в разных сферах общественной жизни и в этом видят
основную задачу межрелигиозного диалога. Такие же принципы
межрелигиозных отношений лежат и в основе проводившихся уже
в современной России саммитов с участием религиозных лидеров.

Можно выделить три крупнейших и наиболее значимых меж-
религиозных саммита в России, все они прошли в Москве: I Межре-
лигиозный миротворческий форум (2000), II Межрелигиозный
миротворческий форум (2004), Всемирный саммит религиозных
лидеров (2006). Безусловно, в России проходили и другие межре-
лигиозные мероприятия с международным участием. Среди них
можно отметить, в частности, Московский международный форум
«Религия и мир», который проводится ежегодно с 2013 г.1 Однако
подобные мероприятия были менее представительны и имели
меньшее значение. I Межрелигиозный миротворческий форум стал
первым крупным межрелигиозным саммитом в истории современ-
ной России, а Всемирный саммит духовных лидеров – самым
крупным по числу участников. Кроме того, можно констатировать,
что по тематике, основным идеям выступлений докладчиков, со-
держанию итоговых документов межрелигиозные конференции
близки между собой. В связи с этим рассмотрение трех названных
саммитов позволит получить достаточно полное представление о
практике реализации миротворческого межрелигиозного диалога
на «высоком» уровне религиозных лидеров в нашей стране.

1 В российской столице прошел I Московский международный форум
«Религия и мир». – URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/3439230.html?ysclid=
lixlukujja596617533; Участники II международного форума «Религия и мир» при-
звали религиозных лидеров объединить усилия против экстремизма под религи-
озными лозунгами – URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/3799264.html?ysclid=
lixlvtgaz0352780063

https://www.mos.ru/news/item/54306073/
https://www.mos.ru/news/item/90430073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_campaign=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR0eX88dDJv72Yir-Q8lvDghFwfmOlI42hUgBn_YZidjVlWhyqZEuqaxq0Q


Мельник С.В.

84

Межрелигиозный миротворческий форум (2000 г.)

I Межрелигиозный миротворческий форум прошел с 13 по
14 ноября 2000 г. в Москве1. Мероприятие состоялось под эгидой
Межрелигиозного совета России (МСР) и Министерства Россий-
ской Федерации по делам федерации, национальной и миграцион-
ной политики. Именно МСР, а более конкретно, входящая в его
состав Русская православная церковь, выступили основным ини-
циатором проведения и «идеологом» данного мероприятия.

В работе форума приняли участие более 300 человек, среди
которых, кроме представителей религиозных общин и межрелиги-
озных организаций, были сотрудники органов государственной
власти России, дипломаты стран СНГ, эксперты. Кроме религиоз-
ных лидеров РФ, среди зарубежных участников форума можно
отметить католикоса-патриарха всея Грузии Илию II, председателя
Духовного управления мусульман (ДУМ) Казахстана муфтия
А. Дербисалиева, генерального секретаря Международного совета
христиан и иудеев пастора Ф. Пипера, генерального секретаря орга-
низации «Религии за мир» У. Вендли2. В основном на мероприятие
были приглашены представители стран СНГ, что нашло отражение
в том числе в итоговой декларации и выступлениях участников,
уделявших особое внимание специфике развития межрелигиозного
диалога на постсоветском пространстве.

Мероприятие открыл Святейший Патриарх Алексий II, кото-
рый выступил с коротким докладом. В своем слове глава Русской
православной церкви отметил, что в регионе, который составляют
страны СНГ не было религиозных войн, а главными целями межре-
лигиозного диалога он назвал профилактику экстремизма и миро-
творчество, а также преодоление морального кризиса и «нравствен-
ное возрождение общества»3. Обозначенные темы являются цен-
тральными для всех рассматриваемых саммитов.

1 В Москве пройдет Межрелигиозный форум. – URL: https://mospat.ru/
ru/news/85285/

2 Межрелигиозный миротворческий форум в Москве. – URL: http://www-
old.srcc.msu.ru/bib_roc/jmp/00/12-00/04.htm

3 Речь Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II при от-
крытии Межрелигиозного миротворческого форума (Москва, 13–14 ноября 2000
года). – URL: https://mospat.ru/ru/news/85267/



Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

85

После выступления Патриарха Алексия II были зачитаны
приветствия от государственных лиц: Президента РФ В.В. Путина,
Президента Грузии Э.А. Шеварднадзе, Председателя Государствен-
ной Думы ФС РФ Г.Н. Селезнева, мэра Москвы Ю.М. Лужкова и др.1

Затем с содержательным докладом на тему «Через гармонизацию
либерально-светского и религиозно-традиционного подходов к
решению межэтнических и межрелигиозных проблем» выступил
митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл (будущий
Патриарх)2. Объем статьи не позволяет даже кратко рассмотреть
основные выступления участников саммитов, поэтому мы сосре-
доточимся на анализе итоговых документов. Они во многом по-
вторяют ключевые идеи выступлений религиозных лидеров и,
кроме этого, выражают их консолидированную позицию, а потому
представляют особый интерес3.

В рамках рассматриваемого форума было принято два доку-
мента. Первый из них, более короткий – «Заявление участников
Межрелигиозного миротворческого форума». В нем религиозные
лидеры выражают озабоченность в связи с «проявлениями экстре-
мизма и терроризма, которые нередко пытаются оправдать рели-
гиозной риторикой»4. Второй – «Итоговый документ Межрелиги-
озного миротворческого форума», основной темой которого стали
традиционные нравственные ценности. В заявлении говорится:
«Убеждены, что мир недостижим без подлинного нравственного
преображения и обновления общества. Согласие между людьми
разных народов и вер станет прочным лишь тогда, когда среди
наших соотечественников возобладает верность исконным, свыше

1 Приветствие Президента Российской Федерации В.В. Путина участни-
кам Межрелигиозного миротворческого форума (Москва, 13–14 ноября 2000 г.). –
URL: https://mospat.ru/ru/news/85268/

2 «Через гармонизацию либерально-светского и религиозно-
традиционного подходов к решению межэтнических и межрелигиозных про-
блем». Доклад митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, предсе-
дателя Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата. – URL:
https://mospat.ru/ru/news/85269/

3 Более подробно с цитируемыми материалами саммитов (выступлениями,
итоговыми документами) можно познакомиться по указанным ссылкам (материа-
лы находятся в открытом доступе).

4 Заявление участников Межрелигиозного миротворческого форума. –
URL: http://www-old.srcc.msu.ru/bib_roc/jmp/00/12-00/07.htm

https://mospat.ru/ru/2017/04/12/news144542/
https://mospat.ru/ru/2017/06/23/news147833/
https://mospat.ru/ru/2018/11/18/news166781/


Мельник С.В.

86

данным нормам морали, на которых должна зиждиться любая
человеческая деятельность… Сознавая нарастающую опасность
конфликта между секулярным мировоззрением и приверженно-
стью целостному религиозному образу жизни, мы призываем
предпринять все возможные усилия для гармонизации существую-
щих правовых систем и религиозно-нравственных традиций раз-
личных народов»1. В документе также содержится призыв «идти
путями мира», и выражается обеспокоенность по поводу актов
«вандализма в отношении священных мест, проявлений ксенофо-
бии и кощунства, пропаганды предвзятого отношения к религии,
публичных акций, связанных с оскорблением чувств верующих»2.
Опыт проведения Межрелигиозного миротворческого форума был
признан удачным, в связи с чем через четыре года в Москве было
проведено подобное мероприятие, ставшее более масштабным.

II Межрелигиозный миротворческий форум (2004 г.)

II Межрелигиозный миротворческий форум проходил со 2
по 4 марта 2004 г. в Москве. В мероприятии, которое также, как и
предыдущее, прошло под эгидой Межрелигиозного совета России,
приняли участие 300 представителей религиозных общин из стран
СНГ. На пленарном заседании выступили: «Патриарх Алексий II,
и.о. министра иностранных дел России И.С. Иванов, Председатель
Управления мусульман Кавказа шейх-уль-ислам Аллахшукюр
Пашазаде, главный раввин России Берл Лазар, глава Буддийской
традиционной сангхи России Пандито Хамбо-лама Дамба Аюшеев,
председатель ДУМ Узбекистана муфтий Абдурашид Бахромов,
главный раввин России Адольф Шаевич, председатель Координа-
ционного центра мусульман Северного Кавказа Исмаил Бердиев,
председатель Совета муфтиев России муфтий Равиль Гайнутдин,
митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл»
[II Межрелигиозный … , 2004]. Были зачитаны приветствия прези-
дентов России, Грузии, Армении и Азербайджана.

1 Итоговый документ Межрелигиозного миротворческого форума (Москва,
13–14 ноября 2000 г.). – URL: https://mospat.ru/ru/news/85260/

2 Итоговый документ Межрелигиозного миротворческого форума (Мо-
сква, 13–14 ноября 2000 г.). – URL: https://mospat.ru/ru/news/85260/

http://www.patriarchia.ru/db/text/3439230.html?ysclid=lixlukujja596617533


Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

87

В рамках форума состоялись круглые столы по темам: «Со-
временное состояние государственно-религиозных отношений на
пространстве СНГ», «Координация усилий традиционных религий
для ответа на общие вызовы», «Социальное служение религиозных
организаций», «Проблемы религиозного образования», «Опыт рас-
пространения межрелигиозного сотрудничества на региональный
уровень», «Религия и средства массовой информации», «Миротвор-
ческие усилия религиозных организаций» [II Межрелигиозный … ,
2004]. Как видно из перечисленных тем, в центре внимания меро-
приятия находилась проблематика роли религиозного фактора в
жизни общества.

На форуме участники объявили о создании Межрелигиозного
совета (МС) СНГ [Ляпин, 2022]. В состав организации вошли 23
религиозных лидера стран Содружества, а почетными сопредседа-
телями стали Патриарх Алексий II и председатель ДУМ Кавказа
шейх-уль-ислам А. Пашазаде [II Межрелигиозный … , 2004]. В за-
явлении об учреждении МС СНГ в качестве первоочередной цели
организации значится «координация совместной деятельности
традиционных религиозных организаций стран СНГ в деле укреп-
ления межнационального и межрелигиозного мира, достижения
согласия и стабильности в обществе, развития диалога между ду-
ховными лидерами, объединения усилий в борьбе с общими вызо-
вами, утверждения в обществе традиционных духовных ценностей»
[II Межрелигиозный … , 2004]. При участии МС СНГ происходи-
ли крупные форумы, самые значимые из них – Всемирный саммит
религиозных лидеров (Баку, 2010)1 и Президиум Межрелигиозного
совета СНГ (Ереван, 2011)2. Однако впоследствии эта организация
прекратила свою деятельность, и в настоящее время у Межрелигиоз-
ного совета СНГ даже нет собственного официального сайта.

В итоговом документе форума 2004 г. поднимается ряд во-
просов: миротворчество, значение нравственных ценностей, воз-
рождение религии в странах СНГ, необходимость признания мно-
гоукладности современной цивилизации в контексте отказа от

1 Итоговый документ Всемирного саммита религиозных лидеров (Баку,
26–27 апреля 2010 года). – URL: – http://www.patriarchia.ru/db/text/1147205.html?
ysclid=ljbtyq8zx5495275384

2 Совместная декларация участников трехсторонней встречи религиозных
лидеров России и Закавказья. – URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/1787408.html

https://mospat.ru/ru/news/85285/
http://www-old.srcc.msu.ru/bib_roc/jmp/00/12-00/04.htm


Мельник С.В.

88

унификации [II Межрелигиозный … , 2004]. Одной из централь-
ных тем заявления стала проблема терроризма под религиозными
лозунгами: «Свидетельствуем, что истинно верующие люди никогда
не вступят на путь террора. Мы убеждены, что те, кто сознательно
стали террористами, отреклись от своей веры. Мы с горечью кон-
статируем, что их замутненное безумными идеями сознание за-
крыто для доводов разума, а единственный язык, который они по-
нимают, – это язык силы. Традиционные религиозные организации
прикладывают все усилия к тому, чтобы сдержать разрастание
террора и кощунственного использования террористами религиоз-
ных символов. Одновременно мы предлагаем правительствам на-
ших стран помощь и поддержку в борьбе с этим злом» [там же].
После предыдущего форума состоялись атаки на башни-близнецы
11 сентября 2001 г.; теракты, в которых преступники использовали
религиозную риторику, имели место и на территории РФ. Межре-
лигиозный совет России в этот период принял несколько заявле-
ний по проблеме терроризма: «Заявление МСР в связи с захватом
заложников в Москве» (2002) (теракт в театре на Дубровке в Мо-
скве на мюзикле «Норд-Ост»); «Заявление в связи с серией терак-
тов» (2004), «Обращение в связи с трагедией в Беслане» (2004)
[Мельник, 2022б]. В связи с этим теме экстремизма и терроризма
на форуме уделялось особое внимание.

Всемирный саммит религиозных лидеров (2006 г.)

3–5 июля 2006 г. в Москве в «Президент-отеле» прошел
Всемирный саммит религиозных лидеров. Организаторами меро-
приятия выступили Межрелигиозный совет России и Русская пра-
вославная церковь. В саммите приняли участие более «ста пятиде-
сяти религиозных деятелей (более 50 из них руководители наиболее
крупных религиозных общин планеты) из 49 стран мира – пред-
ставители ведущих мировых религий: христианства (православ-
ные, католики, протестанты), иудаизма, ислама (шииты и сунниты),
буддизма, руководители таких влиятельных международных меж-
религиозных организаций, как Всемирная конференция религий за
мир, Всемирный совет церквей, Конференция европейских церквей,
Международный иудейский комитет, Всемирный еврейский

https://mospat.ru/ru/news/85267/
https://mospat.ru/ru/news/85268/
https://mospat.ru/ru/news/85269/
http://www-old.srcc.msu.ru/bib_roc/jmp/00/12-00/07.htm


Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

89

конгресс, Организация исламская конференция»1. Мероприятие
прошло перед саммитом Большой восьмерки в Санкт-Петербурге.
В торжественном открытии принял участие Президент РФ В.В. Пу-
тин, который в завершение своего выступления сообщил, что пе-
редаст итоговый документ форума государственным лидерам на
предстоящем саммите2.

В рамках межрелигиозного саммита был обсуждено много
вопросов: «роль веры и религии в современном обществе; защита
и утверждение духовно-нравственных ценностей в обществе и от-
ветственность религий за это; пути преодоления терроризма и экс-
тремизма; образование и необходимость нравственного воспита-
ния молодежи; законность, свобода, права человека, нравственная
ответственность; поддержка ценностей семьи и человеческой жиз-
ни, а также равноправия полов; уважение религиозных чувств и
того, что почитается священным в религиозных традициях; нрав-
ственность в экономике, преодоление бедности; роль средств мас-
совой информации; ресурсы планеты, экологическая ответствен-
ность, вызовы эпидемий инфекционных заболеваний, наркомании;
проблема распространения оружия массового уничтожения; диа-
лог и партнерство цивилизаций, проблема глобализации и миро-
порядка, диалог религиозных деятелей с политиками, структурами
гражданского общества и международными организациями»3. Все
эти темы нашли отражение в итоговом документе мероприятия –
«Послании Всемирного саммита религиозных лидеров», по каждой из
них в отдельном абзаце была сформулирована позиция участников4.

В Послании, как и на двух предыдущих форумах, нашли отра-
жение темы псевдорелигиозного терроризма и важности нравствен-
ных ценностей. Большое внимание в Послании было уделено вопросу

1 О Всемирном саммите религиозных лидеров. – URL: https://www.mid.ru/ru/
foreign_policy/humanitarian_cooperation/1587576/. Более подробно о составе участни-
ков см.: Журналы заседания Священного Синода Русской Православной Церкви от
17 июля 2006 года. – URL: https://mospat.ru/ru/news/73260/

2 Выступление на открытии Всемирного саммита религиозных лидеров. –
URL: http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/23680

3 Журналы заседания Священного Синода Русской Православной Церкви
от 17 июля 2006 года. – URL: https://mospat.ru/ru/news/73260/

4 Послание Всемирного саммита религиозных лидеров. – URL:
http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597



Мельник С.В.

90

ценности человеческой жизни, правам и свободам: «человеческая
жизнь – это дар Всевышнего. Наш священный долг – сохранить
этот дар, что должно быть заботой как религиозных общин, так и
политических лидеров… Человек – высшее творение Всевышнего.
Поэтому права личности, их защита и соблюдение на националь-
ном, региональном и международном уровне являются важной за-
ботой для нас… мы убеждены, что закон и общественный уклад
должны в плодотворном согласии соединить приверженность пра-
вам и свободам с пониманием нравственных устоев, лежащих в
основе человеческого общежития. Мы заявляем о важности рели-
гиозной свободы в современном мире»1. То есть в Послании отме-
чается, что представление о ценности человеческой жизни, кон-
цепция прав и свобод человека поддерживаются религиями, вместе
с тем особый акцент религиозные лидеры делают на том, чтобы
эта концепция учитывала представления о морали и грехе.

В Послании были освещены темы, которые не затрагивались
в итоговых документах предыдущих форумов, – экология и эко-
номика: «Жизнь человека связана и с экономикой. Международ-
ный экономический уклад, равно как и прочие сферы глобальной
архитектуры, необходимо основывать на справедливости. Вся
экономическая и деловая активность должна быть социально от-
ветственной и зиждиться на нормах морали… Совершенно необ-
ходимо, чтобы все правительства и деловые сообщества были оди-
наково ответственными хранителями ресурсов нашей планеты.
Эти ресурсы, дарованные всем поколениям Творцом, должны ис-
пользоваться во благо каждого человека… Ответственное распре-
деление богатств Земли и активная гуманитарная деятельность
помогут победить нищету и голод, от которых страдают миллиар-
ды наших братьев и сестер»2. Таким образом, в документе мы ви-
дим обширный спектр вопросов, в связи с которым религиозные
лидеры солидарно заявляют о своем стремлении к миру, решению

1 Послание Всемирного саммита религиозных лидеров. – URL:
http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597

2 Послание Всемирного саммита религиозных лидеров. – URL:
http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597



Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

91

социальных проблем и конфликтов, готовности вносить вклад «в
созидание лучшего будущего для всечеловеческой семьи»1.

Всемирный саммит религиозных лидеров стал самым круп-
ным и представительным межрелигиозным мероприятием в исто-
рии современной России. В мае 2022 г. планировалось провести в
Санкт-Петербурге Всемирную конференцию по межрелигиозному
и межэтническому диалогу2. Это мероприятие могло бы стать бо-
лее масштабным, однако оно было отменено в связи с пандемией
коронавируса3.

Заключение

В заключение проведенного исследования тезисно сформу-
лируем некоторые основные выводы, касающиеся опыта проведе-
ния межрелигиозных саммитов в современной России.

1. На межрелигиозных встречах религиозных лидеров, как
было отмечено во введении, богословская проблематика не об-
суждается, в центре внимания участников находятся социальные
темы. Основной посыл саммитов отражает заключительная фраза
итогового документа II Межрелигиозного миротворческого фору-
ма: «Мы обращаемся к христианам, мусульманам, иудеям, будди-
стам, ко всем людям с призывом хранить между собой мир и со-
гласие, совместно трудиться на благо наших стран»4. В заявлениях
фактически раскрывается, какой конкретно вклад религии могут
внести в миротворчество и общественное благополучие.

2. Одной из важнейших тем саммитов, которая нашла отра-
жение во всех заявлениях и выступлениях участников, стал фено-
мен терроризма. В частности, в Послании саммита 2006 г. сказано:

1 Послание Всемирного саммита религиозных лидеров. – URL:
http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597

2 Генсек ООН поддержал идею о проведении конференции по межрелиги-
озному и межэтническому диалогу. – URL: https://pravfond.ru/press-tsentr/gensek-
oon-podderzhal-provedenie-konferentsii-po-mezhetnicheskomu-dialogu-v-rossii/

3 Всемирную конференцию по межрелигиозному диалогу перенесут с мая
на более поздний срок. – URL: https://tass.ru/politika/13023393?ysclid=lk5e8ivd1d
67429761

4 Послание Всемирного саммита религиозных лидеров. – URL:
http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597



Мельник С.В.

92

«Мы осуждаем терроризм и экстремизм в любой форме, а также
попытки их религиозного оправдания… Использование религии
как средства разжигания ненависти или как предлога для преступле-
ний против личности, морали, человечества – это один из главных
вызовов современности. По-настоящему справиться с ним можно
только через образование и нравственное воспитание»1. Позиция
религиозных лидеров заключается в том, что идеологию террори-
стов неправильно ассоциировать с религией, она искажает религи-
озное учение и противоречит духовным ценностям. В связи с этим
в заявлениях и выступлениях говорилось о «терроризме, исполь-
зующем религиозную риторику», «псевдорелигиозном терроризме»2,
а в качестве главного средства его профилактики называлось по-
вышение уровня религиозной грамотности.

3. Еще одной центральной темой всех форумов стали нрав-
ственные ценности. Например, в Послании говорится: «Через об-
разование и социальное действие мы должны вновь утверждать
устойчивые нравственные ценности в сознании людей. Мы счита-
ем эти ценности данными Всевышним и глубоко коренящимися в
жизни человека. Практически они во многом едины для наших ре-
лигий. Мы чувствуем свою ответственность за нравственное со-
стояние наших обществ и желаем взять на себя эту ответственность,
работая вместе с государствами и гражданскими объединениями во
имя жизни, в которой нравственные ценности являются свойством и
источником устойчивого развития»3. В этом контексте нередко
говорилось о традиционных семейных ценностях. Представители
Русской православной церкви, особенно митрополит Смоленский
и Калининградский Кирилл, развивали эту тему, противопоставляя
«либеральную» («секулярно-гуманистическую») и «религиозно-
традиционалистскую» системы ценностей. В первой из них отсут-
ствует понятие греха, человеку предоставляется максимальная
свобода удовлетворения любых своих потребностей (если это не
вредит другим людям). Религиозно-традиционалистическая пара-
дигма предполагает наличие абсолютных и неизменных нравствен-
ных норм, которым человек обязан следовать. Основное значение

1 Послание Всемирного саммита религиозных лидеров. – URL:
http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597

2 Там же.
3 Там же.

https://mospat.ru/ru/news/73260/
http://www.kremlin.ru/events/president/transcripts/23680


Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

93

религий в этом контексте понимается как противодействие разру-
шению общественной морали [Мельник, 2022а, с. 322–325].

4. Участники заседаний отмечали необходимость уважения и
сохранения уникальности, самобытности разных цивилизаций,
отказ от нивелирования культурных отличий: «Нам нужно построить
такой миропорядок, который сочетал бы демократию – как способ
согласования различных интересов и как участие людей в приня-
тии решений на национальном и глобальном уровне – с уважением
к нравственному чувству, образу жизни, различным правовым и
политическим системам, национальным и религиозным традициям
людей… Мир должен быть многополярным и многоукладным,
удовлетворяющим всех людей и все народы, а не подогнанным
под безжизненные и упрощенные идеологические схемы»1. Сход-
ная идея высказывалась и в заявлении II Межрелигиозного миро-
творческого форума: «Взаимоотношения ведущих культурных и
духовных традиций осложняются попытками их унификации, на-
вязывания народам одинакового образа жизни, одного типа обще-
ственного устройства, единой цивилизационной модели. Все это
провоцирует конфликты, создает питательную почву для экстре-
мистских настроений» [II Межрелигиозный … , 2004].

5. Хотелось бы затронуть также вопрос об эффективности
подобных международных межрелигиозных саммитов, которые
регулярно проводятся по всему миру. Например, на Евразийском
пространстве наиболее известным из них является проводящийся
раз в три года Съезд лидеров мировых и традиционных религий в
Астане2. Зачастую межрелигиозные форумы ограничиваются лишь
лозунгами и призывами религиозных лидеров, не приводят к прак-
тической деятельности за пределами мероприятия, итоговые доку-
менты по своему содержанию весьма близки между собой, можно
даже сказать, что отчасти они являются шаблонными. Ограничен-
ность такой формы межрелигиозного диалога осознается и при-
знается экспертами [Orton, 2016]. Например, Патриарх Кирилл,
который был активным участником рассмотренных саммитов, од-
нажды отметил: «Легче всего подписаться под общими словами –

1 Послание Всемирного саммита религиозных лидеров. – URL:
http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597

2 Съезд лидеров мировых и традиционных религий в Астане. – URL:
https://religions-congress.org/ru/page/o-sezde

http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597


Мельник С.В.

94

никто не берет никакой ответственности, а потом эти общие заяв-
ления никто не читает. В межрелигиозных группах говорят о мире
и дружбе, а тем временем на Ближнем Востоке, на Северном Кав-
казе, в Европе взрываются бомбы. На одном уровне – политкор-
ректный диалог, на другом – жесткая, иногда страшная действи-
тельность»1. Вместе с тем, по мнению автора, не следует ожидать
от такого дипломатического диалога обсуждения богословских
тем или организации совместной работы. Существуют различные
формы межрелигиозной коммуникации, в том числе связанные с
совместной деятельностью (партнерский диалог) и богословским
анализом и сравнением представлений религий (когнитивный диа-
лог). Эти виды межрелигиозного диалога не исключают друг друга,
но могут сочетаться и дополнять друг друга. Взаимодействие на
уровне религиозных лидеров также имеет свою нишу, специфику
и задачи. Здесь во многом оказываются важны сам факт дружеской
встречи, демонстрация уважительных отношений (как пример для
верующих), создание пространства общения для религиозных ли-
деров, свидетельство о приверженности высоким гуманистиче-
ским идеалам, выражение консолидированной миротворческой
позиции (подробнее см.: [Мельник, 2021а]). Первый и Второй
межрелигиозные миротворческие форумы, Всемирный саммит ре-
лигиозных лидеров продемонстрировали, что Россия также высту-
пает инициатором межцивилизационного диалога, и в целом опыт
проведения этих мероприятий может быть оценен положительно.

Список литературы

Всемирная конференция Религиозные деятели за спасение священного дара жизни
от ядерной катастрофы. – Москва : Издание Московской Патриархии, 1983. – 224 с.

Второй Межрелигиозный миротворческий форум (обзор по материалам форума,
тексты выступлений В.В. Путина, Алексия II, Кирилла). – Право и безопас-
ность. – 2004. – № 1(10). – URL: https://dpr.ru/pravo/pravo_7_2.htm

Иудейско-католический диалог (1947–2018). Основные документы / сост. Ю.М. Та-
бак. – Москва : Институт св. Фомы, 2021. – 228 с.

Карпицкий Н.Н., Филькин К.Н. Межрелигиозный диалог и трансформация пони-
мания религиозной общности в современном сознании // Религиоведение. –
2014. – №1. – С. 179–190.

1 Святейший Патриарх Кирилл: Без поддержки снизу межрелигиозный
диалог теряет смысл. – URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/1546480.html

https://pravfond.ru/press-tsentr/gensek-oon-podderzhal-provedenie-konferentsii-po-mezhetnicheskomu-dialogu-v-rossii/
https://tass.ru/politika/13023393?ysclid=lk5e8ivd1d67429761


Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

95

Ляпин А.В. II Межрелигиозный миротворческий форум: предпосылки, цели и
перспективы // Церковь, государство и общество в истории России и право-
славных стран: религия, наука и образование : материалы международной кон-
ференции. Владимир, 2022. – Владимир : Владимирский государственный уни-
верситет им. Столетовых, 2022. – С. 116–123.

Мельник С.В. Дипломатический межрелигиозный диалог в системе межрелигиоз-
ных отношений // Известия Иркутского государственного университета. Серия
«Политология. Религиоведение». – 2021а. – №38. – С. 129–140.

Мельник С.В. Межрелигиозный диалог: типологизация, методология, формы реа-
лизации. – Москва : ИНИОН РАН, 2022а. – 398 с.

Мельник С.В. Периодизация истории межрелигиозного диалога на современном
этапе // Вестник ПСТГУ. Серия I: Богословие. Философия. Религиоведение. –
2021б. – Вып. 96. – С. 95–118.

Мельник С.В. Православие и хасидизм Хабад: личностная модель межрелигиоз-
ного диалога. – Москва : ИНИОН РАН, 2017. – 250 с.

Мельник С.В. Феномен терроризма и экстремизма под религиозными лозунгами:
позиция Межрелигиозного совета России // Научный вестник Омской академии
МВД России. – 2022б. – №3 (86). – С. 275–280.

Общее слово. Текст и размышления. Руководство для приходов и мечетей / под
ред. Л. Демири. – Москва : Издательство ББИ, 2018. – 136 с.

Силантьев Р.А. Исламо-христианский диалог в досоветский и советский периоды //
Религия и современный мир. – 2010. – № 8. – С. 65–73.

Христиане и мусульмане: проблемы диалога / сост. А.В. Журавский. – Москва :
ББИ св. ап. Андрея, 2000. – 558 с.

Христианско-исламский диалог. Хрестоматия / под ред. М. Аффольдербаха,
А. Бодрова. – Москва : Издательство ББИ, 2018. – 402 с.

Шохин В.К. Диалог религий: идеология и практика // Альфа и Омега. – 1997. –
№ 1(12). – С. 288–289.

Эйвазов Н., священник. Христос в двух сердцах. Учение об Иисусе Христе в Биб-
лии и Коране. – Москва : Сретенский монастырь, 2021а. – 256 с.

Эйвазов Н., священник. Человек в двух сердцах. Учение о человеке в Библии и
Коране. – Москва : Московская духовная академия, 2021б. – 224 с.

Bethune P.-F. Monastic inter-religious dialogue // The Wiley-Blackwell companion to
inter-religious dialogue. – Chichester : John Wiley & Sons, 2013. – P. 34–50.

Moyaert M. Interreligious Dialogue // Understanding Interreligious Relations / ed. by
D. Cheetham, D. Pratt, D. Thomas. – Oxford : Oxford University Press, – 2013. –
P. 193–217.

Orton A. Interfaith dialogue: seven key questions for theory, policy and practice // Re-
ligion, State and Society. – 2016. – Vol. 44, Issue 4. – P. 349–365.

Talking dialogue: eleven episodes in the history of the modern interreligious dialogue
movement / Ed. by Lehmann K. – Berlin ; Boston : De Gruyter, 2021. – 377 p.

http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597


Мельник С.В.

96

References

World conference Religious workers for saving the sacred gift of life from a nuclear
catastrophe (proceedings). (1983). Moscow: Moscow Patriarchate.

The second Interfaith peacemaking forum (review based on the materials of the forum,
texts of speeches by V.V. Putin, Alexy II, Kirill). (2004). Law and security, 1(10).
Retrieved fromhttps://dpr.ru/pravo/pravo_7_2.htm

Tabak, Yu.M. (2021). Jewish-Catholic dialogue (1947–2018). Basic documents. Mos-
cow: Institute of St. Thomas.

Karpitsky, N.N., Filkin, K.N. (2014). Interreligious dialogue and transformation of
understanding of religious community in modern consciousness. Religious studies, 1,
179–190.

Lyapin, A.V. (2022). II Interreligious peacemaking forum: prerequisites, goals and
prospects. In Church, state and society in the history of Russia and Orthodox coun-
tries: religion, science and education: Materials of the International conference
(pp. 116–123). Vladimir: Vladimir State University.

Melnik, S.V (2017). Orthodox Christianity and Chabad Hasidism: the personal model
of interreligious dialogue. Moscow: INION RAN.

Melnik, S.V (2022). The phenomenon of terrorism and extremism under religious slo-
gans: the position of the Interreligious Council of Russia. Scientific Bulletin of the
Omsk Academy of the Ministry of Internal Affairs of Russia, 3 (86), 275–280.

Melnik, S.V. (2021). Diplomatic interreligious dialogue in the system of interreligious
relations. News of Irkutsk State University. Political Science. Religious studies, 38,
129–140.

Melnik, S.V. (2021). Periodization of the history of interreligious dialogue at the present
stage. Vestnik PSTGU. Seriya I: Bogoslovie. Filosofiya. Religiovedenie, 96, 95–118.

Melnik, S.V. (2022). Interreligious dialogue: typologization, methodology, forms of
implementation. Moscow: INION RAN.

Demiri, L. (Ed.). (2018). Common word. Text and reflections. Guidelines for Parishes
and Mosques. Moscow: St. Andrew’s Biblical Theological Institute.

Silantyev, R.A. (2010). Islam-Christian dialogue in the pre-Soviet and Soviet periods.
Religion and the modern world, 8, 65–73.

Zhuravsky, A. (Ed.). (2000). Christians and Muslims: problems of dialogue. Moscow:
St. Andrew’s Biblical Theological Institute.

Affolderbach, M., Bodrov, A. (Eds.). (2018). Christian-Islamic dialogue. Anthology.
Moscow: St. Andrew’s Biblical Theological Institute.

Shokhin, V.K. (1997). Dialogue of religions: ideology and practice (part 1). Alfa i
Omega, 1(12), 281–295.

Eyvazov, N., priest. (2021). A man in two hearts. The doctrine of man in the Bible and
the Koran. Moscow: Moscow Theological Academy.

Eyvazov, N., priest. (2021). Christ is in two hearts. The teaching about Jesus Christ in
the Bible and the Koran. Moscow: Sretensky Monastery.

http://www.patriarchia.ru/db/text/123666.html?ysclid=ljemv7znu1593815597
https://religions-congress.org/ru/page/o-sezde


Международные межрелигиозные саммиты
в современной России

97

Bethune, P.-F. (2013). Monastic inter-religious dialogue. In Cornille, C. (Ed.) The
Wiley-Blackwell companion to inter-religious dialogue (pp. 34–50). Chichester: John
Wiley & Sons.

Moyaert, M. (2013). Interreligious dialogue. In Cheetham, D., Pratt, D., Thomas, D.
(Eds.) Understanding Interreligious Relations (pp. 193–217). Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Orton, A. (2016) Interfaith dialogue: seven key questions for theory, policy and prac-
tice. Religion, State and Society, 44(4), 349–365.

Lehmann, K. (Ed.). (2021). Talking dialogue: eleven episodes in the history of the modern
interreligious dialogue movement. Berlin, Boston: De Gruyter.

Об авторе
Мельник Сергей Владиславович – доктор философских наук,

старший научный сотрудник отдела философии, Институт научной
информации по общественным наукам Российской академии наук;
доцент Общецерковной аспирантуры и докторантуры; старший
научный сотрудник Центра межрелигиозного диалога, Болгарская
исламская академия

About the author
Melnik Sergey Vladislavovich – Doctor of Sciences in Philoso-

phy, Senior Research Fellow at the Department of Philosophy, Institute
of Scientific Information for Social Sciences of the Russian Academy
of Sciences; Associate Professor at Cyril and Methodius Institute of
Post-Graduate Studies; Senior Research Fellow at the Center for Inter-
religious Dialogue, Bolgar Islamic Academy

http://www.patriarchia.ru/db/text/1546480.html



